
1

theFuture
ofScience
andEthics

Vo
lu

m
e 

11
 ■

 2
02

6

Focus: Oltre i principi

Etica dei principi? Il modello di 
Beauchamp e Childress

The ethics of principles? The 
Beauchamp and Childress Model

MASSIMO REICHLIN
reichlin.massimo@unisr.it

AFFILIAZIONE
Facoltà di Filosofia, Università Vita-Salute San Raffaele, 
Milano, Italia



2

theFuture
ofScience
andEthics

Volum
e 11 ■ 2026

SOMMARIO

L’articolo analizza la proposta te-
orica contenuta nei Principles of 
Biomedical Ethics, mostrandone gli 
elementi di continuità con la tradi-
zione intuizionista di Ross. Si sotto-
lineano, tuttavia, anche gli elementi 
di discontinuità con tale tradizione 
e l’influenza esercitata da altri au-
tori, come Rawls e Frankena. Si 
osserva, infine, come, soprattutto 
a partire delle edizioni del volume 
successive alla terza, Beauchamp 
e Childress abbiano incorporato 
una parte consistente delle critiche 
loro rivolte dai teorici della casisti-
ca, approdando a una concezione 
moderatamente particolarista che 
non attribuisce alle proposizioni 
normative generali quel ruolo fon-
dativo intuitivamente associato 
all’espressione “etica dei principi”.

PAROLE CHIAVE

Principi

Regole

Casistica

Generalismo

Particolarismo

DOI: 10.53267/20260102

ABSTRACT

The article discusses the normative 
proposal of Principles of Biomedical 
Ethics, showing its continuities with 
Ross’ intuitionistic tradition. It also 
stresses, however, its discontinuity 
with such tradition, and the influen-
ce exerted by other authors, such 
as Rawls and Frankena. Finally, it 
shows how, from the fourth edition 
onwards, Beauchamp e Childress 
have incorporated in their work re-
levant elements of the critique put 
forward by defenders of casuistry, 
reaching a moderately particulari-
stic conception that does not credit 
normative general propositions with 
the grounding role that is intuitively 
associated with the expression 
“ethics of principles”.

KEYWORDS

Principles

Rule

Casuistry

Generalism

Particularism

Focus:  
Oltre i principi

Etica dei principi?



3

theFuture
ofScience
andEthics

Vo
lu

m
e 

11
 ■

 2
02

6

La morte di Tom Beauchamp, avve-
nuta nel febbraio 2025, ha reso defi-
nitiva l’ottava versione dei Principles 
of Biomedical Ethics, pubblicata nel 
20191. Questo libro, scritto assieme 
a James Childress e uscito in prima 
edizione nel 1979, ha segnato in ma-
niera decisiva la storia della bioetica 
mondiale, ma ha anche contribuito 
allo sviluppo di una discussione più 
ampia, nell’ambito della filosofia mo-
rale: quella relativa al ruolo e all’im-
portanza dei principi. Più di ogni altro 
“pioniere” della bioetica, Beauchamp 
e Childress hanno favorito, per alme-
no due decenni, l’adozione non solo 
di una metodologia squisitamente fi-
losofica, ma anche di uno specifico 
approccio basato sulla centralità dei 
principi, intesi come considerazioni 
morali di grande generalità e valore 
universale. È grazie a Principles of 
Biomedical Ethics che filosofi, medici, 
giuristi e tutti gli altri protagonisti della 
riflessione bioetica hanno familiariz-
zato con le nozioni di autonomia, non 
maleficenza, beneficenza e giustizia, 
imparando a inquadrare le decisioni 
mediche all’interno del quadro di ri-
ferimento valoriale indicato da questi 
quattro principi. E i due autori ameri-
cani possono senza dubbio definirsi i 
principali alfieri dell’etica dei principi, 
un approccio che ha rappresentato 
il punto di partenza anche di quelle 
prospettive etiche che, sottolineando-
ne i limiti, hanno opposto all’insisten-
za sui principi quella sulle virtù, sulla 
cura, o sulla specificità dei singoli 
casi. 

In questo contributo si ricostruiranno 
dapprima i diversi materiali della di-
scussione filosofica contemporanea 
a partire dai quali i due autori ame-
ricani hanno costruito il paradigma 
della bioetica dei principi, per poi 
svolgere alcune riflessioni sul senso 
da attribuire all’idea di un’etica dei 
principi, in riferimento all’opera di Be-
auchamp e Childress.

1. L’ETICA DEI PRINCIPI E LA 
TRADIZIONE INTUIZIONISTA

È noto che la redazione di Principles 
of Biomedical Ethics è contempora-
nea a quella del Belmont Report, il do-
cumento della National Commission 
for the Protection of Human Subjects 
in Biomedical and Behavioral Rese-
arch sui principi etici della sperimen-
tazione2. Nessuno dei due autori era 
membro di questa Commissione, 
però James Childress era tra gli auto-
ri cui la Commissione aveva chiesto 
un contributo di discussione sulla na-
tura e il ruolo dei principi morali e Tom 
Beauchamp era un consulente filoso-
fico della Commissione e venne inca-
ricato della stesura definitiva del Re-

port3. Come Beauchamp ha chiarito 
in seguito4, i lavori sui Principles e sul 
Report sono proseguiti in maniera re-
lativamente indipendente, pur essen-
dovi state ovviamente delle influenze 
reciproche. È evidente, d’altro canto, 
che i due testi presentano significati-
ve differenze: le due più macroscopi-
che sono che il testo di Beauchamp 
e Childress presenta quattro principi, 
a differenza del Belmont Report che 
ne ha tre, e che il primo principio è 
definito come “rispetto per le perso-
ne” nel rapporto della Commissione e 
“rispetto per l’autonomia” nel volume 
dei due membri del Kennedy Institu-
te of Ethics. Tuttavia, entrambi i testi 
adottano chiaramente un approccio 
basato su considerazioni fondamen-
tali che definiscono “principi”. 

La redazione del Belmont Report ri-
spondeva peraltro a un esplicito man-
dato che il National Research Act, 
ossia la legge istitutiva della Com-
missione Nazionale, aveva indicato 
come primo compito del nuovo orga-
nismo: quello di “identificare i principi 
etici fondamentali che dovrebbero 
stare alla base della condotta nella 
ricerca biomedica e comportamen-
tale che coinvolge soggetti umani”. 
Perciò, accanto ai vari rapporti sulle 
diverse tipologie di sperimentazio-
ne e alle raccomandazioni fornite al 
legislatore in ordine a diversi aspetti 
problematici, i membri della Commis-
sione cominciarono a lavorare a un 
documento di carattere più teorico. 
La redazione del Belmont Report, 
basato su un’ampia lista di documenti 
preparatori richiesti a vari consulenti, 
richiese una lunga elaborazione; fu 
l’ultimo documento a essere pubbli-
cato e, almeno nell’interpretazione di 
Albert Jonsen, che era uno dei mem-
bri della Commissione, rappresenta-
va un tentativo di riassumere le consi-
derazioni implicitamente utilizzate nei 
documenti precedenti, o di distillare 
delle idee più generali dalle conclu-
sioni normative proposte per le varie 
questioni concrete. Come Jonsen ha 
scritto nella sua opera sulla casistica 
pubblicata con Stephen Toulmin,

“Il luogo della certezza nelle discus-
sioni dei membri della commissione 
non risiedeva in un insieme condiviso 
di regole o principi intrinsecamente 
convincenti, perché essi non condivi-
devano alcun impegno nei confronti 
di un simile insieme di principi. Piutto-
sto, risiedeva nella percezione condi-
visa di ciò che era specificamente in 
gioco in certi tipi di situazioni umane. 
La certezza pratica su specifici tipi di 
casi fornì alle raccomandazioni col-
lettive della Commissione una con-
vinzione che non avrebbe mai potuto 
essere derivata da un’ipotetica cer-

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



4

theFuture
ofScience
andEthics

Volum
e 11 ■ 2026

tezza teoretica dei principi cui i singo-
li commissari facevano appello nelle 
loro concezioni personali. In teoria i 
loro concreti giudizi morali particolari 
avrebbero dovuto essere rafforza-
ti dall’essere ‘validamente dedotti’ 
da principi etici universali astratti. In 
pratica, la verità e rilevanza genera-
le di quei principi universali si rivelò 
meno certa della validità dei giudizi 
particolari ai quali avrebbero appa-
rentemente fornito una ‘fondazione 
deduttiva’”5.

In sostanza, Jonsen attribuiva ai prin-
cipi un significato limitato, certamente 
non una funzione fondativa.
L’approccio inizialmente adottato da 
Beauchamp e Childress sembrava 
andare in una direzione decisamen-
te diversa. Nelle prime tre edizioni 
del loro volume, infatti, i due auto-
ri sembravano adottare un metodo 
fondazionalista che, pur mettendo 
tra parentesi il riferimento alle teorie 
normative ultime (il kantismo, l’utilita-
rismo, le teorie dei diritti…), giustifica 
le proposizioni normative particolari 
riportandole a regole generali e giu-
stifica le regole generali sussumen-
dole sotto principi più ampi. Ritorna 
più volte, in queste prime edizioni, 
l’immagine dell’etica applicata, intesa 
in un’accezione che appare essen-
zialmente deduttivista; in particola-
re, ricorre l’illustrazione del modello 
epistemico attraverso un diagramma 
che, attraverso delle frecce poste 
verticalmente, collega i principi alle 
regole e le regole ai giudizi sui singoli 
atti. Questa struttura epistemica e il 
riferimento all’opera di David Ross, 
come principale ispiratore della loro 
posizione teorica, hanno giustificato 
l’impressione che il volume in que-
stione fosse un’estrema filiazione 
dell’intuizionismo britannico. L’idea 
centrale di questa tradizione teorica 
è che la conoscenza morale si svi-
luppi a partire dall’intuizione di alcuni 
principi primi, ossia dall’accettazione 
di certe proposizioni morali che non 
richiedono prove perché appaiono 
vere a chiunque vi rifletta con atten-
zione e sia dotato di sufficiente ma-
turità intellettuale. Nella sua versione 
classica, questo approccio dà luogo 
a sistemi di carattere deduttivo che 
giustificano proposizioni più parti-
colari ricavandole da questi assiomi 
fondamentali.

In effetti, ci sono importanti somi-
glianze tra l’opera di Beauchamp e 
Childress e quella di Ross. In primo 
luogo, si tratta in entrambi i casi di te-
orie pluraliste che negano la possibili-
tà di ricondurre ogni obbligo morale a 
un’unica fonte (ad esempio, il princi-
pio di utilità o l’imperativo categorico), 
affermando l’irriducibile pluralità delle 

fonti del dovere. In secondo luogo, 
Beauchamp e Childress mutuano 
dichiaratamente da Ross l’idea cen-
trale che i principi non abbiano valore 
incondizionato, ma abbiano tutti una 
validità prima facie. Come è noto, 
Ross aveva utilizzato l’espressione 
“dovere prima facie” per indicare 

“la caratteristica (del tutto distinta da 
quella di essere un dovere vero e 
proprio) che un atto possiede, in vir-
tù del suo essere un atto di un certo 
tipo (ad es., il mantenimento di una 
promessa), di essere un atto che sa-
rebbe un dovere vero e proprio se 
non fosse al tempo stesso di un altro 
tipo moralmente significativo. Se un 
atto sia un dovere in senso proprio o 
dovere reale (actual) dipende da tutti 
i tipi moralmente significativi di cui è 
un esempio”6.

Il punto che stava a cuore a Ross – e 
che Beauchamp e Childress incorpo-
rano come elemento fondamentale 
della loro proposta – era che, data la 
complessità delle situazioni e la plu-
ralità di elementi moralmente rilevanti 
che vi si riscontrano, non è possibile 
dichiarare in anticipo che l’una o l’al-
tra considerazione risulterà sempre 
decisiva. La fortunata espressione 
“dovere prima facie” presentava pe-
raltro due importanti limiti che lo stes-
so Ross aveva riconosciuto: in primo 
luogo, faceva pensare che si stesse 
parlando di un tipo speciale di dove-
re, mentre invece l’espressione indi-
ca soltanto una caratteristica posse-
duta da un atto che tende a renderlo 
giusto o sbagliato, senza però gene-
rare necessariamente un obbligo; in 
secondo luogo, l’espressione faceva 
pensare che si trattasse di una con-
siderazione solo apparente che, a 
prima vista, fornisce una certa indi-
cazione, la quale può tuttavia essere 
cancellata a una considerazione più 
attenta. Ciò risulta fuorviante, perché, 
secondo Ross, i doveri prima facie 
indicano considerazioni tutt’altro che 
apparenti: sono elementi genuini del-
la natura dell’azione che nondimeno 
possono essere soverchiati da altri 
elementi concorrenti. Anche in que-
sto caso, però, rimangono in vigore, 
determinando, ad esempio, dei suc-
cessivi doveri di riparazione.

Per evitare queste ambiguità, molti 
autori contemporanei hanno preferito 
sostituire “doveri prima facie” con “ra-
gioni pro tanto”; Beauchamp e Chil-
dress, invece, parlano volentieri di 
“principi prima facie”, insistendo però 
sulla possibilità di conflitto tra di essi. 
In questi casi, ritengono che si debba 
operare un bilanciamento tra principi, 
per stabilire quale di essi debba pre-
valere; mentre Ross insiste sul fatto 

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



5

theFuture
ofScience
andEthics

Vo
lu

m
e 

11
 ■

 2
02

6

che il principio che deve cedere non 
smette tuttavia di essere valido, in Be-
auchamp e Childress la prevalenza di 
un principio sembra sostanzialmente 
annullare quello che viene soverchia-
to. Inoltre, fin dalla prima edizione, gli 
autori negano esplicitamente l’esi-
stenza di ogni forma di gerarchizza-
zione tra i quattro principi. Non c’è, 
quindi, alcun ordinamento, nemmeno 
di tipo indicativo, ma – a seconda del-
le circostanze – è possibile che pre-
valga il principio di autonomia oppure 
quello di non maleficenza o un altro 
principio ancora. Qui si può notare 
una differenza non trascurabile con 
l’impostazione di Ross. È vero che 
per Ross i principi sono tutti sover-
chiabili, però è falso che non ci sia 
alcuna gerarchizzazione, nemmeno 
indicativa, tra di essi. Due osserva-
zioni, in particolare, meritano di esse-
re richiamate. La prima è che Ross 
dichiara espressamente non solo che 
il dovere di non maleficenza è distinto 
da quello di beneficenza (un punto sui 
cui i due autori americani lo seguono 
fedelmente), ma anche che si tratta di 
“un dovere di carattere più stringen-
te”7. Abbiamo quindi due doveri che 
compaiono anche tra i quattro principi 
di Beauchamp e Childress e che qui 
vengono gerarchizzati, sia pure non 
in maniera incondizionata. La secon-
da osservazione è che lo schema di 
Ross – a differenza di quello degli 
autori americani – prevede anche i 
doveri di fedeltà, riparazione e gra-
titudine. Si tratta di doveri basati su 
atti precedenti, propri o altrui, come 
l’aver fatto una promessa, l’aver com-
messo un’ingiustizia o l’aver ricevuto 
benefici da altri. Di questi doveri Ross 
dice che si tratta di “obblighi speciali” 
che ci pongono in un rapporto parti-
colare con alcune persone e non altre 
perché dipendono, appunto, da atti 
precedenti; riprendendo la termino-
logia tradizionale, afferma che questi 
doveri generano un’obbligazione per-
fetta, cui si associa “una gran quan-
tità di forza normativa”8. Gli obblighi 
speciali e il dovere di non maleficen-
za rappresentano, in Ross, quelli 
che, nella letteratura contempora-
nea, si definiscono i vincoli deontolo-
gici, ossia quelle considerazioni non 
consequenzialiste – o “di principio” 
– che vincolano la produzione delle 
migliori conseguenze imparzialmente 
considerate; tali considerazioni han-
no per Ross una certa priorità, pur 
non avendola in tutti i casi. È vero, 
perciò, che per Ross non si può dare 
alcuna regola stabile per valutare la 
forza normativa dei vari doveri prima 
facie, ma è anche vero che vi sono 
delle indicazioni su come procedere 
a valutare i diversi obblighi, almeno 
in linea generale. 

Non c’è nulla di analogo nella discus-
sione di Beauchamp e Childress che 
affidano in ogni caso la decisione mo-
rale a un esame soggettivo del peso 
rispettivo dei diversi principi in gio-
co nelle specifiche circostanze. Da 
questo punto di vista, una maggiore 
continuità con Ross e una considera-
zione più rigorosa dei principi si può 
attribuire invece a un altro pioniere 
della bioetica, ossia Robert Veatch, 
il quale, nella sua Theory of Medical 
Ethics9, da un lato, ammetteva una 
più ampia serie di sei principi, inclu-
dendo il tradizionale principio di man-
tenere le promesse e considerando 
il principio “non uccidere” come un 
principio indipendente, distinto da 
quello di non maleficenza; dall’al-
tro, attribuiva una chiara priorità ai 
principi non consequenzialisti (i due 
menzionati, più il rispetto per l’auto-
nomia e la giustizia) rispetto a quelli 
consequenzialisti (la beneficenza e 
la non maleficenza), definendo tra i 
due gruppi un ordinamento lessicale 
(come era stato proposto da Rawls). 
Una strategia parzialmente simile 
era stata proposta anche da Bernard 
Gert che, nella sua etica normativa, 
attribuiva forza prioritaria ai doveri 
negativi rispetto a quelli positivi; in 
un testo con altri due coautori, que-
sto approccio era poi stato esteso 
alle questioni bioetiche10. La teoria di 
Gert, Culver e Clouser, ispirata all’i-
dea di una common morality, enfatiz-
zava il ruolo delle regole, anziché dei 
principi, ma presentava sicuramente 
una più chiara strutturazione e una 
maggiore capacità di guida dell’azio-
ne rispetto al principismo di Beau-
champ e Childress11. Quest’ultimo, 
interessato soprattutto a “mettere a 
punto uno strumento che consenta 
il dialogo e l’assunzione di decisioni 
relative all’etica biomedica in un con-
testo pubblico pluralistico”12, lasciava 
uno spazio molto maggiore al giudi-
zio individuale e alle decisioni circo-
stanziali, configurandosi fin dall’inizio 
come un approccio più sensibile ai 
casi particolari.

2. I PRINCIPI IN RAWLS E 
FRANKENA

Una seconda differenza rilevante 
tra la prospettiva di Ross e quella 
di Beauchamp e Childress è legata 
all’adozione del termine “principi”. In 
effetti, Ross non parla quasi mai di 
principi, ma sempre di doveri o di ob-
blighi; un analogo abbastanza prossi-
mo ai doveri rossiani, in Beauchamp 
e Childress, sarebbero le “regole” 
che infatti sono tra le “norme mora-
li” di cui si tratta in Principles of Bio-
medical Ethics. L’enfasi degli autori, 
però, è sui principi che sono ritenuti 
“più comprensivi e meno specifici del-

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



6

theFuture
ofScience
andEthics

Volum
e 11 ■ 2026

le regole”, le quali sono “più specifi-
che nel contenuto e più ristrette nella 
portata”: come scrivono gli autori, “I 
principi non funzionano come guide 
precise in ogni circostanza al modo 
in cui lo fanno regole e giudizi più det-
tagliati”13. Da questo punto di vista, 
la teoria di Ross sembra essere più 
utile come guida all’azione, perché 
offre una struttura più ampia di sette 
indicazioni fondamentali relativamen-
te precise (fedeltà, riparazione, gra-
titudine, giustizia, beneficenza, non 
maleficenza, miglioramento di sé)14. 
Perché Beauchamp e Childress spo-
stano l’enfasi dalle regole ai princi-
pi? Una risposta si potrebbe cercare 
nella già richiamata legge istitutiva 
della National Commission che ha 
certamente indirizzato alla ricerca di 
“principi” anche per la bioetica in ge-
nerale. Ma più in profondità, si deve 
richiamare la notevole l’influenza 
esercitata, su questo punto, dall’ope-
ra di John Rawls. 

Fin dai suoi primi lavori, lo sforzo di 
Rawls è stato orientato a garantire 
l’oggettività delle conclusioni morali 
mostrando l’esistenza di una proce-
dura ragionevole e affidabile, me-
diante la quale decidere in modo non 
meramente soggettivo tra regole mo-
rali e linee di condotta. In un articolo 
del 1951, Rawls propone che si pro-
ceda, in primo luogo, all’individuazio-
ne di giudici morali competenti, ossia 
intelligenti, informati, ragionevoli – e 
perciò inclini a valutare i pro e i con-
tro, disponibili a rivedere le proprie 
opinioni e consapevoli dei propri pre-
giudizi – e dotati di una conoscenza 
simpatetica e imparziale degli inte-
ressi umani. In secondo luogo, occor-
re definire dei giudizi morali ponde-
rati, ossia i giudizi che questi giudici 
forniscono in condizioni tranquille e 
prive di conflitti d’interesse, con un’a-
deguata conoscenza dei fatti e dotati 
di sufficiente certezza morale e ade-
guata stabilità; infine, tali giudizi non 
devono derivare dalla consapevole 
applicazione di principi etici. Il passo 
successivo è di realizzare un’esplica-
zione in termini generali dell’insieme 
di questi giudizi ponderati, ossia di 
definire dei principi che risultano im-
pliciti in tali giudizi; si tratta di principi 
che, se applicati coerentemente, con-
ducono a giudizi ponderati identici a 
quelli dei giudici competenti. Questa 
procedura di giustificazione, che poi 
Rawls perfezionerà chiamandola 
“equilibrio riflessivo”, è affidabile per-
ché fornisce principi che derivano da 
un processo di critica e discussione 
e sono meno esposti ai pregiudizi 
individuali; tali principi possono poi 
ricevere una conferma dalla loro ca-
pacità di risolvere dei conflitti in casi 

già noti e di fornire risultati accettabili 
da tutti in casi nuovi che creino dif-
ficoltà; infine, siamo giustificati nel 
ritenerli ragionevoli se tendono a pre-
valere nel caso di conflitto con giudi-
zi ponderati di giudici competenti, i 
quali pure possono contenere errori 
o confusioni. L’idea che guida Rawls 
in questa ricerca è che “lo scopo prin-
cipale dell’etica consiste nella formu-
lazione di principi giustificabili che 
possono essere impiegati nei casi in 
cui si danno interessi conflittuali per 
determinare quali di essi debba esse-
re preferito”15. 

Questo modello, che pone al centro i 
principi all’interno di una concezione 
volta soprattutto a risolvere conflit-
ti valoriali in un contesto pluralistico 
segnato dall’esistenza di problemi 
concreti, esercitò un influsso fonda-
mentale sulla costituzione di una te-
oria della bioetica, soprattutto dopo 
che, nel 1971, Rawls ebbe fornito 
un’applicazione sistematica del suo 
metodo nell’ambito della teoria politi-
ca16. Come già richiamato, nella sua 
opera maggiore Rawls aveva peral-
tro introdotto un ordinamento lessica-
le tra i suoi due principi, ossia aveva 
suggerito che le esigenze del primo 
principio dovessero essere soddisfat-
te prima di passare a soddisfare quel-
le del secondo. Questa strategia era 
appunto intesa a superare la posizio-
ne intuizionista che “nega l’esistenza 
di qualunque soluzione utile ed espli-
cita al problema della priorità”; secon-
do Rawls, pur non potendo eliminare 
del tutto il ricorso all’intuizione, biso-
gna “fare il possibile per arrivare alla 
formulazione di principi espliciti per 
il problema della priorità”17. In que-
sto senso, il meccanismo di scelta 
rawlsiano risulta più chiaro di quello 
offerto da Beauchamp e Childress, il 
cui pluralismo finisce per lasciare la 
decisione concreta all’opinione indivi-
duale, più in linea con quanto accade 
nell’intuizionismo di Ross. Il mecca-
nismo dell’ordinamento lessicale era 
invece accettato da Veatch, la cui 
teoria dell’etica medica rappresenta, 
come detto, una versione più struttu-
rata della teoria dei principi18. 

Un’analoga struttura imperniata su 
principi, ma senza meccanismi di 
prioritizzazione, si può ritrovare an-
che nell’etica di William Frankena, 
un altro autore che ha certamente 
influenzato la formazione di Princi-
ples of Biomedical Ethics. Tra i primi 
a criticare con forza la tendenza dei 
filosofi a limitare la propria attenzio-
ne alla metaetica19, Frankena ha a 
sua volta inteso il compito normativo 
come ricerca di principi, ossia di con-
siderazioni generali che consentono 

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



7

theFuture
ofScience
andEthics

Vo
lu

m
e 

11
 ■

 2
02

6

di giustificare regole prima facie più 
specifiche e giudizi particolari sulle 
azioni. Il suo approccio si concentra 
su due principi, quello di beneficenza 
e quello di giustizia: secondo Franke-
na, questi principi sono fondamentali 
perché non sono derivabili da altri, né 
l’uno dall’altro, e perché consentono 
a loro volta di derivare regole più spe-
cifiche: 

“Dal primo principio […], per esem-
pio, quella di non danneggiare alcu-
no e di non interferire con la libertà 
altrui. Dal secondo principio ne deri-
vano altre come l’eguaglianza di trat-
tamento e l’eguaglianza davanti alla 
legge. Alcuni obblighi, come quelli di 
dire la verità e di non esser crudeli 
coi bambini, possono derivare sepa-
ratamente da entrambi i principi […] 
Altri obblighi, come quelli di mantene-
re le promesse e di non calpestare i 
giardini pubblici, possono forse esser 
giustificati in maniera utilitarista della 
norma in base ai due principi assun-
ti congiuntamente, in quanto norme 
che se generalmente accettate e ri-
spettate conducono ad uno stato di 
cose in cui la rimanenza massima di 
bene su male è distribuita il più egual-
mente possibile”20.

Anche in questo caso, come in Be-
auchamp e Childress, abbiamo una 
concezione pluralista che non si in-
scrive in nessuna precisa teoria nor-
mativa; Frankena la definisce una 
“teoria deontologica mista”, ossia una 
teoria dell’obbligo morale che, pur 
non basandosi sul principio di utilità, 
risulta “molto più vicina all’utilitarismo 
della maggior parte delle teorie de-
ontologiche”21. Anche per Frankena 
i principi valgono solo prima facie e 
sono considerazioni generali sotto le 
quali si possono sussumere altre re-
gole più specifiche e tutti i nostri giu-
dizi particolari. Benché Frankena am-
metta solo due principi, in pagine che 
Beauchamp e Childress hanno ripre-
so fin dalla loro prima edizione22, egli 
spiega che il principio di beneficenza 
non comprende soltanto la promozio-
ne del bene, ma anche la prevenzio-
ne del male, la sua rimozione e so-
prattutto il dovere di non infliggerlo ad 
altri. Le prime tre indicazioni rientra-
no nella beneficenza come intesa da 
Beauchamp e Childress, mentre l’ulti-
ma dà luogo al principio indipendente 
di non maleficenza. In ciò, gli autori 
americani si dimostrano più fedeli alla 
concezione di Ross, di cui però re-
spingono la tendenziale priorità della 
non maleficenza. Tre dei quattro prin-
cipi di Beauchamp e Childress sono 
quindi comuni a Ross e Frankena, 
mentre il rispetto per l’autonomia non 
si riscontra in nessuno dei due. Qui, 
la posizione dei due filosofi americani 

è nuovamente influenzata da Rawls, 
il cui primo principio è quello libera-
le della massima libertà compatibile 
con la libertà altrui. In effetti, il rispet-
to per l’autonomia riprende il principio 
del rispetto per le persone che com-
pariva nel Belmont Report; quest’ul-
timo, come testimoniato ancora da 
Jonsen, era stato proposto da Hugo 
Engelhardt in uno dei contributi offerti 
alla National Commission ed era già 
stato oggetto di uno studio esteso da 
parte di Robert Downie ed Elizabeth 
Telfer23. In entrambi i casi, peraltro, il 
rispetto per le persone era inteso in 
senso più fondamentale, come prin-
cipio cui ricondurre tutte le regole più 
particolari; sia nel Belmont Report sia 
nei Principles of Biomedical Ethics, 
invece, il principio è collocato sullo 
stesso piano degli altri, come un’esi-
genza di pari importanza; entrambe 
le opere, nondimeno, recepiscono 
l’impostazione di Engelhardt che fa 
dell’autonomia un principio libera-
le, più vicino alla liberty di Mill (e di 
Rawls) che all’autonomia della ragion 
pratica di Kant. 

3. UNA CONCEZIONE EPISTEMICA 
MODERATA

L’analisi svolta fin qui mostra che, pur 
essendo nata in riferimento a un am-
bito di studi (al tempo) del tutto nuo-
vo, l’opera di Beauchamp e Childress 
si inserisce all’interno di uno sviluppo 
teorico che richiama, in parte, il ne-
ointuizionismo di Ross, ma trova una 
più precisa sintonia con il successivo 
lavoro di Rawls e Frankena. In tutti 
questi autori la conoscenza morale 
procede, in misura non irrilevante, 
anche da proposizioni di carattere 
generale, siano esse definite doveri 
o principi; si tratta di concezioni ge-
neraliste della conoscenza morale, 
per le quali si possono giustificare 
proposizioni che indicano elementi 
moralmente rilevanti in qualunque si-
tuazione. Il cosiddetto principlism che 
prende le mosse da Principles of Bio-
medical Ethics è una tale concezione 
generalista.

Ciò detto, vale però la pena di notare 
il carattere debole del generalismo 
difeso dal principlism. In effetti, c’è 
un certo sviluppo della concezione 
epistemica dei Principles, attraver-
so le diverse edizioni; a partire dal-
la quarta (1994), in particolare, Be-
auchamp e Childress rendono più 
esplicito il loro debito nei confronti 
di Rawls, eliminando quei passi che, 
nelle precedenti edizioni, potevano 
suggerire un’epistemologia deduttivi-
sta di tipo intuizionista e collocando 
decisamente la loro teoria nel qua-
dro dell’equilibrio riflessivo. Con la 
quarta e la quinta edizione (2001), 

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



8

theFuture
ofScience
andEthics

Volum
e 11 ■ 2026

gli autori insistono sempre meno sul 
ruolo delle teorie morali; l’argomento 
in favore dei principi non è più basato 
sulla convergenza che su di essi si 
realizza, in particolare nel deontolo-
gismo prima facie di Ross e nell’utili-
tarismo delle regole di Brandt24, ma si 
fonda essenzialmente sull’idea di una 
common morality25. Ci sarebbe, cioè, 
un insieme di contenuti morali – che 
però non è costituito solo da principi 
e regole, ma anche da diritti, virtù e 
conclusioni particolari – che sono pa-
trimonio comune dell’esperienza mo-
rale umana, diversamente presente 
in diverse culture e diversamente 
difeso da varie teorie normative. Il 
sapere morale procede attraverso il 
metodo dell’equilibrio riflessivo, che 
ricerca un’armonia tra i diversi ele-
menti del sistema – principi, regole, 
giudizi e virtù:

“Anche i giudizi ponderati che accet-
tiamo come centrali nella rete delle 
nostre credenze morali sono sogget-
ti a revisione quando si determina 
un conflitto. Lo scopo dell’equilibrio 
riflessivo è di accordare, sfoltire e 
adattare i giudizi ponderati, le loro 
specificazioni e altre credenze rile-
vanti per renderli coerenti. Dobbiamo 
poi mettere alla prova le guide che 
ne derivano per vedere se fornisco-
no risultati incoerenti. Se si dimostra 
impossibile raggiungere la coerenza, 
dobbiamo riadattare qualche punto 
nel sistema delle credenze in una 
nuova ricerca di coerenza”26.

Nella versione più matura della teo-
ria, i principi sono quindi soltanto un 
elemento tra gli altri all’interno della 
common morality e il sapere morale 
non procede deducendo conclusioni 
particolari da principi generali, ma in 
maniera molto più complessa e molto 
più legata alla situazione. In questo 
quadro, è chiaro anche che “non tutti 
i giudizi morali sono – o dovrebbero 
essere – esplicitamente basati sui 
principi. I principi (e le regole) figura-
no primariamente nel giudizio morale 
quando vi è incertezza e/o un conflitto 
da risolvere. I giudizi in casi particola-
ri procedono spesso in relativa indi-
pendenza dai principi o dalle regole. 
Sappiamo che cosa dovremmo fare e 
lo facciamo senza riflettere sui princi-
pi o le regole, che potremmo esporre 
se qualcuno ce lo chiedesse”27. 

In sostanza, anche a seguito della 
polemica anti-teorica di neocasisti e 
teorici delle virtù, nello sviluppo del-
la loro proposta Beauchamp e Chil-
dress sono progressivamente giunti a 
precisare la loro impostazione, accet-
tando un’interpretazione dei principi 
meno lontana da quella che ne aveva 
data Jonsen: non delle intuizioni fon-

damentali da cui dedurre conclusio-
ni più specifiche, ma dei riassunti di 
elementi presenti nei giudizi partico-
lari che ordinariamente forniamo, non 
sempre necessari per definire i nostri 
obblighi particolari. A proposito del-
la casistica, nel 2019 Beauchamp e 
Childress scrivono: “Condividiamo la 
tesi dei casisti che spesso nella deli-
berazione pratica abbiamo un livello 
più elevato di fiducia nei giudizi su 
casi particolari che negli appelli alle 
teorie morali, ma i principi e le regole 
che sono centrali per la morale co-
mune godono del massimo livello di 
certezza”28. In sostanza, tendono a 
incorporare la casistica nel loro me-
todo, respingendo un’interpretazio-
ne rigida dei principi come elementi 
non modificabili. Infatti, insistono con 
forza sul meccanismo della specifica-
zione che consiste nel ridurre l’inde-
terminatezza dei principi, ottenendo 
norme in grado di guidare concreta-
mente l’azione. Si tratta di un proces-
so mediante il quale si aggiunge del 
contenuto, adattando il principio alla 
luce degli elementi contestuali, ossia 
delle caratteristiche specifiche dei 
casi; e c’è ovviamente la possibilità 
che diverse specificazioni in conflitto 
possano essere offerte da persone 
ragionevoli ed equilibrate. In ogni 
caso, resta sempre necessariamen-
te uno spazio per la deliberazione 
e il bilanciamento tra diverse norme 
per arrivare a un giudizio particolare 
nel singolo caso. Anche nella casisti-
ca, osservano gli autori, c’è bisogno 
di norme generali per interpretare, 
valutare e collegare tra loro i diversi 
casi paradigmatici: come non esisto-
no casi la cui qualificazione e carat-
terizzazione non dipende da principi 
generali, così non vi sono principi for-
mulati senza riferimento all’esperien-
za di singoli casi o, meglio, i principi 
risultano davvero utili solo se vengo-
no specificati in relazione ai casi. 

La casistica è un approccio anti-te-
orico e anti-generalista; intende 
sottrarsi alla “tirannia dei principi”29 
affermando il carattere particolarista 
e contestuale del giudizio morale. 
Quanto effettivo generalismo rimane 
nella proposta finale di Beauchamp e 
Childress? La posizione assunta nel 
dibattito con i casisti sembra colloca-
re i nostri autori in una posizione in-
termedia rispetto alla querelle tra ge-
neralismo e particolarismo. Lo stesso 
Ross, d’altro canto, aveva esplicita-
mente sostenuto la priorità epistemi-
ca dei giudizi particolari sulle regole 
generali; pur rivendicando il valore 
delle regole, e anzi, sostenendo che 
si tratta di verità morali universali e 
necessarie, Ross riteneva che, nella 
conoscenza ordinaria, si dà una “per-
cezione” diretta della correttezza di 

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



9

theFuture
ofScience
andEthics

Vo
lu

m
e 

11
 ■

 2
02

6

uno specifico atto: “Non sembra che 
io sia mai nella posizione di non ve-
dere direttamente la giustezza di un 
particolare atto di gentilezza, e di do-
verla ricavare dal principio generale: 
‘Tutti gli atti di gentilezza sono giusti 
e perciò anche questo deve esserlo, 
anche se non posso vedere diretta-
mente tale giustezza’”30. I principi, 
perciò, derivano da un’induzione in-
tuitiva che, a partire dall’esser giuste 
o sbagliate di azioni particolari, for-
mula un obbligo prima facie di valore 
generale. L’atto particolare ha quindi 
priorità epistemica; inoltre, quando 
diverse ragioni concorrono a definire 
la qualità morale complessiva degli 
atti, il peso di ciascuna, pur valida a 
priori, può essere controbilanciato da 
altre e non risultare decisivo. 

Pur concedendo questi punti al parti-
colarismo morale, Ross non si spin-
geva però a sostenere un vero e 
proprio particolarismo, ossia la tesi 
secondo cui la conoscenza mora-
le è tutta particolare e i principi non 
svolgono alcun ruolo. Beauchamp 
e Childress si attestano a loro volta 
su questa posizione intermedia che 
ammette l’importanza dei principi, ma 
riconosce anche i limiti di una posi-
zione puramente generalista. Il me-
todo del bilanciamento, in particola-
re, comporta l’accettazione dell’idea 
contestualista secondo cui non c’è 
modo di definire attraverso regole o 
principi generali l’ordinamento o la 
salienza delle diverse considerazioni, 
la quale è invece definita dall’insieme 
delle caratteristiche specifiche della 
situazione. La casistica compie cer-
tamente un passo in più in direzione 
del particolarismo perché ammette la 
possibilità di giudizi specifici del tutto 
sganciati da considerazioni generali 
e appoggiati solamente all’analogia 
con casi emblematici. Anche la ca-
sistica, però, almeno nella versione 
di Jonsen, non abbraccia il partico-
larismo nella sua versione estrema, 
quella che sostiene il cosiddetto “oli-
smo delle ragioni”. Quest’ultima tesi, 
autorevolmente difesa da Jonathan 
Dancy, nega in linea di principio la 
possibilità di principi generali, soste-
nendo che “un aspetto che costitui-
sce una ragione in un caso può non 
costituire affatto una ragione, o esse-
re una ragione opposta, in un altro”31. 
In altri termini, la medesima ragione, 
in un diverso contesto, può svolgere 
un ruolo opposto a quello da essa 
svolto in contesti ordinari, cosicché, 
ad esempio, il fatto di garantire equità 
di trattamento potrebbe, in certi casi, 
essere una ragione contro una certa 
azione, anziché una ragione a suo fa-
vore32. Questo particolarismo radicale 
sarebbe con ogni probabilità respinto 
da Jonsen il quale ha progressiva-

mente riconosciuto la compatibilità 
della casistica con un uso moderato 
dei principi33; analogamente, la difesa 
dei principi operata da Beauchamp e 
Childress li impegna a sostenere che 
l’essere un certo atto espressione di 
giustizia conta a suo favore in tutti i 
contesti, così come l’essere una vio-
lazione della non maleficenza conta 
in ogni caso contro di esso, anche se 
non in tutti i contesti queste conside-
razioni risultano decisive. 

In conclusione, l’approccio di Beau-
champ e Childress è sicuramente 
un’etica dei principi, se con ciò si 
intende un’etica che adotta una con-
cezione moderatamente generalista 
della conoscenza morale che indi-
vidua nei principi delle proposizioni 
pratiche di valore universale e non 
contestuale. D’altro canto, se invece 
con etica dei principi si intende una 
concezione sistematica fondata su 
dei principi universali che forniscono 
uno schema di decisione e un chiaro 
ordinamento di priorità, allora l’ap-
proccio dei nostri autori corrisponde 
molto parzialmente a questa carat-
terizzazione. Due considerazioni 
giustificano questa conclusione. Da 
un lato, pur richiamandosi ad autori 
come Ross, Frankena e Rawls, Beau-
champ e Childress, hanno reso pro-
gressivamente più duttile il rapporto 
tra i principi e il loro nesso con i giu-
dizi particolari; in particolare, hanno 
recepito le sollecitazioni dei difensori 
della neocasistica e dei teorici delle 
virtù, stemperando la rigidità dell’ap-
proccio per principi e orientandosi 
sempre più decisamente verso una 
concezione che attribuisce un ruolo 
importante a vari elementi contestua-
listi34. D’altro canto, nella versione 
definitiva della loro teoria, le virtù e i 
tratti di carattere ricevono una consi-
derazione paritaria rispetto ai principi, 
in quanto elementi che concorrono a 
pieno titolo a definire la common mo-
rality35. In sostanza, i principi sono un 
elemento importante della common 
morality, ma non l’unico moralmente 
rilevante e la teoria di Beauchamp e 
Childress è essenzialmente una teo-
ria della common morality.

NOTE

1. Per qualche riflessione sulle carat-
teristiche del volume nella sua ver-
sione finale, vedi Massimo Reichlin, 
“Principles of Biomedical Ethics: un 
bilancio”, La Società degli individui 
24, n. 72 (2021), 13-25; per una più 

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



10

theFuture
ofScience
andEthics

Volum
e 11 ■ 2026

ampia ricostruzione dello sviluppo del 
modello dei principi vedi Enrico Fur-
lan, Il principialismo di Beauchamp 
e Childress. Una ricostruzione stori-
co-filosofica, (Milano: Franco Angeli), 
2020.

2. National Commission for the Pro-
tection of Human Subjects in Biome-
dical and Behavioral Research, The 
Belmont Report: Ethical Principles 
and Guidelines for the Protection of 
Human Subjects of Research, (Wa-
shington D.C.: U.S. Department of 
Health & Human Services), 1979.

3. Albert R. Jonsen, The Birth of Bio-
ethics, (New York: Oxford University 
Press),102-104.

4. Tom L. Beauchamp, The Origins, 
Goals, and Core Commitments of 
The Belmont Report and Principles 
of Biomedical Ethics, in J. K. Walter, 
E. P. Klein (a cura di), The Story of 
Bioethics: From Seminal Works to 
Contemporary Explorations, (Geor-
getown University Press, Washington 
D.C.), 2013, 17-46.

5. Albert R. Jonsen e Stephen Toul-
min, The Abuse of Casuistry: A Hi-
story of Moral Reasoning, (Berkeley: 
University of California Press), 1988.

6. W. David Ross, Il giusto e il bene, 
a cura di R. Mordacci, (Milano: Bom-
piani), 2004, 27 (trad. modificata).

7. Ross, Il giusto e il bene, 29.

8. Ross, Il giusto e il bene, 52.

9. Robert M. Veatch, A Theory of 
Medical Ethics, (New York: Basic Bo-
oks), 1981.

10. Bernard Gert B., The Moral Ru-
les: A New Rational Foundation for 
Morality, (New York: Harper & Row), 
1970; Bernard Gert, Charles M. Cul-
ver e Kenneth D. Clouser Bioethics: A 
Return to Fundamentals, (New York: 
Oxford University Press) 1997.

11. Vedi K. Danner Clouser, “Com-
mon Morality as an Alternative to 
Principlism”, Kennedy Institute of 
Ethics Journal, 5, n. 3 (1995), 219-36.

12. Furlan, Il principialismo di Beau-
champ e Childress, 82.

13. Tom L. Beauchamp e James 
F. Childress Principles of Biomedi-
cal Ethics, VIII edizione, (New York: 
Oxford University Press), 2019, 14.

14. In verità, Ross osserva anche che 
tre dei suoi doveri prima facie posso-
no essere sussunti sotto un principio 
più ampio: beneficenza, coltivazione 

di sé e giustizia (intesa come ade-
guata proporzione tra virtù e felicità) 
si possono riassumere nel principio 
generale che “dobbiamo produrre 
il maggior bene possibile” (Ross, Il 
giusto e il bene, 35). Questa è una 
proposizione più simile ai principi di 
Georgetown, perché riassume in sé 
diverse regole più precise. 

15. John Rawls, Uno schema di pro-
cedura decisionale per l’etica, in Giu-
stizia come equità. Saggi 1951-1969, 
a cura di G. Ferranti, (Napoli: Liguori, 
1995), 1-27, qui 13.

16. Per l’influenza esercitata dall’ope-
ra di Rawls, vedi Jonsen, The Birth of 
Bioethics, 73-74, 211.

17. John Rawls, Una teoria della giu-
stizia, a cura di S. Maffettone, (Mila-
no: Feltrinelli), 1982, 50-51.

18. Va ricordato che Veatch era stato 
allievo diretto di Rawls a Harvard ne-
gli anni ’60.

19. Vedi William K. Frankena, “Mo-
ral Philosophy at Mid-Century”, The 
Philosophical Review 60, 1951, 44-
55. L’importanza di questo articolo 
è richiamata da Jonsen, The Birth of 
Bioethics, 73.

20. William K. Frankena, Etica.Un’in-
troduzione alla filosofia morale, a 
cura di M. Mori, (Torino: Edizioni di 
Comunità), 1996, 123-24.

21. Frankena, 110.

22. Frankena 116-17; cfr. Beauchamp 
e Childress, Principles, 156-57.

23. Jonsen, The Birth of Bioethics, 
103, 334-336 e 348, dove si richia-
ma il contributo di Robert S. Downie 
e Elizabeth Telfer, Respect for Per-
sons, (London: Allen and Unwin).

24. Quest’ultimo è richiamato in tutte 
le edizioni dei Principles (ancora in 
Beauchamp e Childress, Principles, 
417) ma essenzialmente per sottoli-
neare che la concezione rule utilita-
rian non differisce in misura sostan-
ziale dal deontologismo di Ross.

25. Sul punto, si veda anche F. Chil-
dress, “Principles of Biomedical 
Ethics: Reflections on a Work in Pro-
gress”, in J. K. Walter, E. P. Klein (a 
cura di), The Story of Bioethics: From 
Seminal Works to Contemporary 
Explorations, (Washington D.C.: Ge-
orgetown University Press), 47-66, 
55.

26. Beauchamp e Childress, Princi-
ples, 440-41.

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



11

theFuture
ofScience
andEthics

Vo
lu

m
e 

11
 ■

 2
02

6

27. Childress, "Principles", 55.

28. Beauchamp e Childress, Prin-
ciples, 439. Vedi anche Tom Beau-
champ, “Principlism and Its Alleged 
Competitors”, Kennedy Institute of 
Ethics Journal, 5, n. 3 (1995), 181-98.

29. L’espressione, notoriamente, è 
di Stephen Toulmin, “The Tyranny of 
Principles”, Hastings Center Report, 
11, n. 6 (1981), 31-39.

30. W. David Ross, The Foundations 
of Ethics, (Oxford: Clarendon Press), 
1939, 171.

31. Jonathan Dancy, Ethics Without 
Principles, (Oxford: Clarendon Press) 
2004, 7.

32. Sul particolarismo morale, vedi 
Brad Hooker e Marget O. Little (a 
cura di), Moral Particularism, (Oxford: 
Oxford University Press), 2000 e 
David J. Bakhurst, Brad Hooker e 
Marget O. Little (a cura di), Thinking 
About Reasons, (Oxford: Oxford Uni-
versity Press), 2013.

33. Albert R. Jonsen, “Casuistry: An 
Alternative or Complement to Prin-
ciples?”, Kennedy Institute of Ethics 
Journal, 5, n. 3 (1995), 237-51.

34. Secondo Childress, l’immagine 
deduttivista della teoria dei principi è 
stata bensì incoraggiata da qualche 
affermazione imprecisa contenu-
ta nelle prime edizioni del libro, ma 
era fin dall’inizio un fraintendimento: 
“Una concezione dialettica della rela-
zione tra principi e casi era presen-
te dall’inizio ed è rimasta nell’intero 
corso dell’opera, anche se l’abbiamo 
enfatizzata in alcune edizioni più che 
in altre e sebbene i nostri diagrammi 
euristici abbiano a volte ingannato le 
persone” (Childress, “Principles”, 54-
55).

35. La qual cosa, peraltro, non è priva 
di problemi: come osserva Furlan, “in 
assenza di una più strutturata rifles-
sione antropologica, la relazione tra 
principi, virtù, sentimenti, ecc. rimane 
poco chiara” (Il principialismo di Be-
auchamp e Childress, 128).

Etica dei principi?

Focus:  
Oltre i principi



12

theFuture
ofScience
andEthics

Volum
e 11 ■ 2026


